
 
 

 

ORIXALIDADES EM MÃE BEATA DE 

YEMONJÁ, A PARTIR DO CONTO/ITÃ 

“MAIS UMA HISTÓRIA DE XANGÔ E 

O QUIABO” 
 

Gislaine Imaculada de Matos Silva, Ricardo Magalhães Bulhões 

gislaine.matos@ifms.edu.br, ricardoufms1@gmail.com 

 

Instituto Federal de Mato Grosso do Sul  

IV Seminário de Pós-graduação do IFMS – SEMPOG IFMS 2024 

 

Resumo. O presente trabalho tem como intenção dar voz para a literatura afro-brasileira 

escrita por mulheres, especificamente por meio da análise textual de Mãe Beata de 

Yemonjá. Além disso, um ponto específico será abordado, sendo a orixalidade o fio 

condutor desta pesquisa. Como orixalidade, entende-se em suma como elementos de 

religiões afro-brasileiras (como Umbanda e Candomblé) presentes na textualidade, como 

a presença de orixás, entidades e encantados, além de objetos e musicalidade utilizadas 

em ritos afro-brasileiros. Apresentam-se os aspectos que se configuram a literatura afro-

brasileira a partir de Duarte (2019). Outros pesquisadores, como Cuti (2010) e 

Dalcastagnè (2017) também introduzem essa temática. Destaca-se que a questão da 

orixalidade é sempre cerceada também de assuntos como religiosidade afro-brasileira, 

africanidades, oralidade, ancestralidades e negritude. O conto a ser apresentado nesta 

pesquisa é proveniente da obra “Caroço de dendê: a sabedoria dos terreiros” (2002), de 

Mãe Beata de Yemonjá, cujo título é “Mais uma história de Xangô e o quiabo”. Neste 

conto/itã tem-se a história de Xangô Baru, uma qualidade do orixá Xangô que não pode 

comer quiabo. E o conto se dá com a explicação do porquê desta qualidade de Xangô não 

poder comer quiabo. Importante destacar que como itã, entende-se que são os relatos das 

lendas da cultura iorubá. A literatura pode, por meio das orixalidades na textualidade, 

auxiliar na quebra de preconceito (incluindo racismo religioso) contra as religiões afro-

brasileiras, além de valorizar a herança africana, incluindo mitos, rituais, símbolos e a 

presença de divindades conhecidas como Orixás. 

Palavras-Chave: Orixalidades, Mãe Beata de Yemonjá, Literatura afro-brasileira. 

 

Abstract. This work aims to give voice to Afro-Brazilian literature written by women, 

specifically through the textual analysis of Mãe Beata de Yemonjá. In addition, a specific 

point will be addressed, with orixality being the guiding thread of this research. Orixality 

is understood, in short, as elements of Afro-Brazilian religions (such as Umbanda and 

Candomblé) present in the textuality, such as the presence of orishas, entities and 

enchanted beings, in addition to objects and musicality used in Afro-Brazilian rites. The 

aspects that configure Afro-Brazilian literature are presented based on Duarte (2019). 



 
 

 

Other researchers, such as Cuti (2010) and Dalcastagnè (2017) also introduce this theme. 

It is worth noting that the issue of orixality is always surrounded by subjects such as Afro-

Brazilian religiosity, Africanities, orality, ancestry and blackness. The story to be 

presented in this research comes from the work “Caroço de dendê: a sabedoria dos 

terreiros” (2002), by Mãe Beata de Yemonjá, whose title is “Mais uma história de Xangô e 

o quiabo”. This tale/itã tells the story of Xango Baru, a quality of the orisha Xango who 

cannot eat okra. And the tale explains why this quality of Xango cannot eat okra. It is 

important to highlight that as itã, it is understood that these are accounts of the legends of 

the Yoruba culture. Literature can, through orixalities in textuality, help break down 

prejudice (including religious racism) against Afro-Brazilian religions, in addition to 

valuing African heritage, including myths, rituals, symbols and the presence of deities 

known as Orishas. 

Keywords: Orixalities, Mãe Beata de Yemonjá, Afro-Brazilian literature. 

 

Resumen. El presente trabajo tiene como objetivo dar voz a la literatura afrobrasileña 

escrita por mujeres, específicamente a través del análisis textual de Mãe Beata de 

Yemonjá. Además, se abordará un punto concreto, siendo la orixalidad el hilo conductor 

de esta investigación. La orixalidad se entiende, en resumen, como elementos de las 

religiones afro-brasileñas (como la Umbanda y el Candomblé) presentes en la textualidad, 

como la presencia de orixás, entidades y encantados, además de objetos y musicalidad 

utilizados en ritos afro-brasileños. Se presentan los aspectos que configuran la literatura 

afro-brasileña a partir de Duarte (2019). Otros investigadores, como Cuti (2010) y 

Dalcastagnè (2017), también introducen esta temática. Cabe destacar que la cuestión de 

la orixalidad siempre está vinculada a temas como la religiosidad afro-brasileña, 

africanidades, oralidad, ancestralidad y negritud. El cuento que se presentará en esta 

investigación proviene de la obra "Caroço de dendê: a sabedoria dos terreiros" (2002), de 

Mãe Beata de Yemonjá, cuyo título es "Mais uma história de Xangô e o quiabo". En este 

cuento/itã se narra la historia de Xangô Baru, una cualidad del orixá Xangô que no puede 

comer quingombó. El cuento explica por qué esta cualidad de Xangô no puede consumir 

quingombó. Es importante destacar que el itã se entiende como los relatos de las leyendas 

de la cultura yoruba. La literatura puede, a través de las orixalidades en la textualidad, 

ayudar a romper los prejuicios (incluido el racismo religioso) contra las religiones afro-

brasileñas, además de valorizar la herencia africana, incluyendo mitos, rituales, símbolos 

y la presencia de divinidades conocidas como Orixás. 

Palabras clave: Orixalidades, Mãe Beata de Yemonjá, Literatura afro-brasileña. 

 

1. Introdução 

 

A literatura afro-brasileira possui desde seus primórdios um foco abolicionista, 

como em Úrsula (1858) de Maria Firmina dos Reis, pioneiro romance escrito por mulher 

no Brasil. Este gênero textual vem ganhando espaço ao passar do tempo, inclusive pelo 

fato de que questões relacionadas à raça são bem complexas e delicadas, na medida em que 

sempre existiram bloqueios racistas que tentam impedir a ascensão da população negra em 



 
 

 

vários setores da sociedade. Luiz Silva, pesquisador e escritor negro conhecido como Cuti, 

em seu livro Literatura Negro-Brasileira (2010), faz um breve panorama dos entraves 

sofridos por intelectuais negros desde a produção poética de Luiz Gama. O livro de Cuti 

fala de questões fundamentais relacionadas às vivências da população negra. 

Para complementar, ainda Cuti questiona sobre o termo “literatura afro-brasileira” e 

nos apresenta o termo “literatura negro-brasileira”. Em seu livro com o mesmo título, 

publicado pela Editora Selo Negro, Cuti (2010, p. 35) afirma: 

 

Denominar de afro a produção literária negro-brasileira (dos que se assumem 

como negros em seus textos) é projetá-la à origem continental de seus autores, 

deixando-a à margem da literatura brasileira, atribuindo-lhe, principalmente, uma 

desqualificação com base no viés da hierarquização das culturas, noção bastante 

disseminada na concepção de Brasil por seus intelectuais. “Afro-brasileiro” e 

“afro-descendente” são expressões que induzem a discreto retorno à África, 

afastamento silencioso do âmbito da literatura brasileira para se fazer de sua 

vertente negra um mero apêndice da literatura africana. Em outras palavras, é 

como se só à produção de autores brancos coubesse compor a literatura do 

Brasil. 

 

A literatura negra é “um movimento, um devir, no sentido de que se forma e 

transforma. Aos poucos, por dentro e por fora da literatura brasileira, surge a literatura 

negra, como um todo com perfil próprio, um sistema significativo”, conforme afirma Ianni 

(1988, p. 91). 

Ainda sobre os termos literatura negra ou afro-brasileira, Fonseca (2006, p. 13) 

acrescenta: 

 

Mesmo entre os escritores que se assumem como negros, alguns deles muito 

sensíveis à exclusão dos descendentes de escravos na sociedade brasileira, existe 

resistência quanto ao uso de expressões como “escritor negro”, “literatura negra” 

ou “literatura afrobrasileira”. Para eles, essas expressões particularizadoras 

acabam por rotular e aprisionar a sua produção literária. Outros, ao contrário, 

consideram que essas expressões permitem destacar sentidos ocultados pela 

generalização do termo “literatura”. E tais sentidos dizem respeito aos valores de 

um segmento social que luta contra a exclusão imposta pela sociedade (Fonseca, 

2006, p. 13). 

 

Destacar a literatura afro-brasileira é fundamental por várias razões, que vão desde 

a promoção da diversidade cultural até o combate ao racismo e à construção de uma 

sociedade mais justa e inclusiva. 

Apesar de diversas nomenclaturas, como “literatura negra”, “literatura negro-

brasileira”, “literatura afro-diaspórica”, entre outras, utilizaremos aqui o termo “literatura 

afro-brasileira”, baseado na produção de Duarte (2009, 2010, 2019). Segundo o 

pesquisador Eduardo de Assis Duarte (Universidade Federal de Minas Gerais – UFMG), a 



 
 

 

literatura afro-brasileira se forma a partir de cinco elementos, sendo eles: temática, autoria, 

ponto de vista, linguagem e público. 

Importante destacar aqui também a dificuldade de se publicar literatura afro-

brasileira. A partir dessas rupturas no mercado editorial, um grupo de escritores e 

escritoras negras formaram em 1978 o Cadernos Negros, dois anos mais tarde, fundaram o 

coletivo “Quilombhoje”. Participaram da sua fundação, nomes como Cuti (Luiz Silva), 

Hugo Ferreira, Célia Aparecida Pereira, entre outros. A coletânea Cadernos Negros até 

hoje é uma publicação voltada apenas para escritores e escritoras negras, exatamente para 

terem esse espaço, esse local de fala que antes não tinham no mercado editorial. Grandes 

nomes da literatura brasileira contemporânea começaram com suas publicações no 

Cadernos Negros ou já publicaram nele, entre eles: Cuti, Conceição Evaristo, Mãe Beata 

de Yemonjá, Cristiane Sobral, Eliana Alves Cruz, Miriam Alves, Luana Passos, Leandro 

Passos, Abdias do Nascimento, etc. Atualmente o Quilombhoje é coordenado por 

Esmeralda Ribeiro e Márcio Barbosa. 

Dalcastagnè (2017), em uma pesquisa entre literatura e estatística, utilizou um 

corpus de 258 romances publicados entre 1990 e 2004. A pesquisadora observou que entre 

essa vasta amostragem literária, apenas 5,8% dos personagens eram negros. Ainda, 

Dalcastagnè (2017, p. 223) acrescenta que “convém observar, há uma presença maior de 

brancos entre as personagens do que na população brasileira”. 

Entende-se então, nitidamente, que negros/negras vem sendo excluídos na literatura 

brasileira de um papel de protagonismo. Entretanto, observa-se ainda um crescente número 

de escritores e escritoras negras buscando espaço, e podendo retratar sua própria realidade, 

ou melhor, suas escrevivências, como diz a premiada escritora negra Conceição Evaristo. 

Duarte (2019, p. 11), nos faz refletir sobre a questão de raça na literatura:  

 
Literatura tem cor? Acreditamos que sim. Porque cor remete à identidade, logo a 

valores, que, de uma forma ou de outra, se fazem presentes na linguagem que 

constrói o texto. Nesse sentido, a literatura afro-brasileira se afirma como 

expressão de um lugar discursivo construído pela visão de mundo historicamente 

identificada à trajetória vivida entre nós por africanos escravizados e seus 

descendentes. Muitos consideram que esta identificação nasce do existir que leva 

ao ser negro. Os traços de negritude, negrícia ou negrura do texto seriam 

oriundos do que Conceição Evaristo chama de “escrevivência”, ou seja, uma 

atitude – e uma prática – que coloca a experiência como motivo e motor da 

produção literária. 

 

A reflexão de Duarte (2019) sugere que a literatura pode ter uma "cor" no sentido 

simbólico, refletindo identidades, valores e perspectivas particulares. No contexto da 



 
 

 

literatura afro-brasileira, essa "cor" está ligada à experiência histórica e cultural dos 

africanos escravizados e seus descendentes no Brasil. Já o conceito de "escrevivência", 

conforme formulado por Conceição Evaristo, é central aqui, representando a escrita que 

nasce da vivência pessoal e coletiva, especialmente das experiências da população negra. 

Assim, a literatura afro-brasileira se distingue por expressar um "lugar discursivo" 

específico, onde a negritude e as experiências históricas e sociais influenciam 

profundamente a construção e a produção de sentido dos textos literários.  

 

2. Mãe Beata de Yemonjá 

 

Beatriz Moreira Costa, conhecida como Mãe Beata de Yemonjá, é natural de 

Cachoeira/BA (1931) e, infelizmente, faleceu recentemente em Nova Iguaçu, Rio de 

Janeiro (2017). Segundo o Literafro (2022), a escritora era Ialorixá do Ilê Omi oju Aro – 

Casa das Águas dos Olhos de Oxóssi – e, “por volta de 1980, transformou-se em umas das 

mais celebradas personalidades do candomblé do Rio de Janeiro” (Literafro, 2022, 

online).  

Beata (como era conhecia desde criança) “foi abiyan (novata) na casa de 

candomblé de seu tio que, posteriormente, faleceu levando-a a procurar Mãe Olga do 

Alaketu, que a iniciou para o orixá no terreiro Ilê Maroia Lali” (Paradiso, 2011, p. 27). 

Ainda segundo Literafro (2022), Mãe Beata de Yemonjá era: 

 
Neta de portugueses e africanos escravizados e conduzidos ao Brasil, passou a 

sua infância nos arrabaldes de Cachoeira do Paraguassu, Bahia, cercada pela 

presença de mãe Afalá e por outras mulheres de origem africana, essencialmente, 

pela avó paterna, mulher que, segundo Mãe Beata em seus relatos, “tratava de 

todos no engenho com suas ervas e mezinhas” (Literafro, 2022, online). 

 

Além disso, a escritora foi uma das integrantes do Instituto Cultural de Apoio e 

Pesquisa das Religiões Afros (ICAPRA), que visa a difusão das heranças e tradições dos 

povos brasileiros de origem africana, centrando-se, especialmente, na transmissão 

religiosa. Segundo a descrição disponível na rede social twitter da instituição, O ICAPRA 

criado em 1998 por Marcelo Fritz com os objetivos de preservação e divulgação das 

religiões de matriz africana. 



 
 

 

A partir de 2023, a Rede Afroambiental1 instituiu o “Dia Mãe Beata de Yemanjá”, 

no dia de seu aniversário (20 de janeiro), “como um marco de luta pela cidadania cultural 

dos povos e comunidades tradicionais de matriz africana” (Correia, 2023). 

O canal Literafro (2022), em sua biografia sobre Mãe Beata de Yemonjá, ainda 

apresenta que: 

 
Em toda a sua existência, Mãe Beata sempre batalhou por justiça social, realizou 

trabalhos com soropositivos e doentes de AIDS, foi também conselheira do MIR 

(Movimento Inter-Religioso), membro do Unipax (que luta pela paz), integrante 

do Conselho Estadual dos Direitos da Mulher, tendo sido também presidente de 

honra da ONG CRIOLA (Literafro, 2022, online). 

 

Figura 1. A escritora e ialorixá Mãe beata de Yemonjá (1931-2017) 

 

Fonte: LITERAFRO (2022). 

 

O quadro a seguir apresenta as publicações de Mãe Beata de Yemonjá. 

                                                           
1 “Há trinta anos em movimento, a “Rede Afroambiental” nasceu pela ação, incidência, reparação, denúncia, 

proposição e discussões apresentadas pelas lideranças culturais de matriz africana e do movimento inter-

religioso na ECO92, a Conferência das Nações Unidas sobre o Meio Ambiente e Desenvolvimento. Na 

ocasião, Mãe Beata de Yemanjá foi a representante dos Povos de Terreiro e, de lá para cá, nossa atuação em 

rede segue sem interrupções. Mestre Aderbal Ashogun, filho de Mãe Beata, é o responsável pelas 

articulações do movimento no Brasil e no exterior.” (Rede Afroambiental, s.d., online). 



 
 

 

 

Quadro 1. Publicações de Mãe Beata de Yemonjá 

Obra individual 

Obra Edição Ano 

Caroço de dendê: a sabedoria dos terreiros Pallas 1997 

Histórias que a minha avó contava Terceira Margem 2004 

Não Ficção 

Obra Edição Ano 

Capítulo "Tradição e religiosidade". Livro "O 

livro da saúde das mulheres negras", Organizado 

por Jurema Werneck 

Pallas 2000 

Fonte: Elaborado pela autora (2023), com base em Literafro (2022). 

 

Uma das palavras-chave na escrita de Mãe Beata de Yemonjá é a oralidade. Em 

Caroço de Dendê, a escritora oferece ao leitor contos de orixás da tradição oral africana, 

“histórias que foram transmitidas através das gerações de escravos nas senzalas do Brasil” 

(Sampaio, 2008, n.p.). 

Segundo Sampaio (2008), Mãe Beata de Yemonjá não foge nem se distancia de 

suas crenças ao escrever. 

 
Pelo contrário, a autora só escreve porque vive todas as experiências retratadas 

nos contos, todos os dias. Sua vida é atribulada de afazeres ligados a religião e a 

luta por um lugar melhor dentro da sociedade. Caroço de dendê é um dos 

resultados desta luta, que leva para muitos leitores o cotidiano de uma mãe de 

santo e de seu terreiro de candomblé, ainda muito distante de muitos (Sampaio, 

2008, n.p.). 

 

Entre a mitologia iorubá e até mesmo o sincretismo religioso brasileiro, “Mãe 

Beata” nos abraça então com seus contos abordando os costumes das comunidades de 

matriz africanas, as histórias/mitologia dos orixás e outros personagens ancestrais e 

histórias de natureza religiosa no geral. Sampaio (2008, n.p.) acrescenta que: 

 
A tradição oral ainda é um assunto pouco debatido dentro dos estudos literários 

do nosso país. Propor uma discussão acerca desse assunto possibilita difundir a 

produção literária de origem afro-brasileira e, além disso, discutir os alicerces da 

literatura, já que toda a literatura clássica que conhecemos, antes de ter o formato 

escrito, impresso, era, antes de mais nada, fruto da tradição oral. 

 

Sobre a escrita de Mãe Beata de Yemanjá e a relação oralidade e orixalidade, 

Pinheiro (2019, p. 108) acrescenta que: 

 



 
 

 

Sua escrita é mantenedora da tradição das contadoras africanas que, na sociedade 

colonial, andavam pelas casas-grandes e senzalas narrando suas histórias. A 

exemplo dos mitos gregos e romanos da fundação ou de origem, Mãe Beata 

remete seus leitores aos começos do mundo pela via da tradição africana, 

narrando a origem dos seres e das coisas a partir de um ponto de vista 

afroidentificado, a fim de deixar impressa a crença nos orixás e de valorizar a 

diversificada cultura afro-brasileira. 

 

Mãe Beata também já sabia o papel que deveria desempenhar neste mundo, como 

ialorixá, conforme ela mesma coloca em entrevista fornecida a Haroldo Costa, em seu livro 

“Mãe Beata de Yemonjá: guia, cidadã, guerreira” (2010): 

 
Por ser uma ialorixá, mulher, mãe e filha de Yemonjá, tenho em mim um legado 

muito necessário à vida humana, pois quando vim ao mundo já sabia que me 

estava orientando o dever de cuidar e acolher a todos os que me procurassem. 

Percebi que nossa história de mulher vivida é quase como uma roda viva, em que 

temos de nos obrigar a ser mantenedoras de vários espaços da vida das pessoas. 

Minha mãe foi assim, minhas tias também, a mulher que me iniciou no 

candomblé também viveu para servir e acolher (Costa, 2010, p. 17). 

 

 Em suas linhas, Mãe Beata de Yemonjá deixa impressa a crença nos orixás e a 

valorização da diversificada cultura afro-brasileira. 

A obra de Mãe Beata de Yemonjá é uma contribuição valiosa para a preservação e 

valorização da cultura afro-brasileira, além de ser uma fonte de conhecimento espiritual e 

um convite ao respeito e à tolerância religiosa. Seu legado continua inspirando gerações, 

fortalecendo a identidade negra e promovendo a igualdade racial. 

 

3. Orixalidades na literatura afro-brasileira 

 

É considerável constatar que o termo “orixalidade” não é amplamente reconhecido 

na língua portuguesa, isso se confirma ao buscar o termo no Vocabulário Ortográfico da 

Língua Portuguesa (VOLP) online da Academia Brasileira de Letras (ABL) e não obter 

resultado algum. Às vezes, a ausência de um termo específico no vocabulário padrão não 

reflete necessariamente a falta de importância, mas sim uma lacuna na linguagem para 

descrever algo. Desta forma, muitas vezes a criação de novos termos ou a explicação 

aprofundada de ideias complexas é necessária para transmitir conceitos importantes. A 

língua é viva e evolui com o tempo. 

Buscaremos aqui então encontrar um conceito de orixalidades na literatura afro-

brasileira por meio da literatura da escritora Mãe Beata de Yemonjá. 

Segundo Bueno (2019, p. 13), orixalidade diz respeito à: 



 
 

 

 

[...] relação de pertencimento com o mítico sagrado de matriz africana 

representado a partir da relação sujeito-orixá. Esse pertencimento não está 

necessariamente organizado a partir de uma iniciação ritual, mas de um 

relacionamento construído com o reconhecimento dessas tradições como parte da 

constituição da subjetividade negra. 

 

A partir disso, entende-se que a orixalidade é um conceito que está intrinsecamente 

ligado a termos como orixás (principalmente), espiritualidade, representatividade das 

comunidades de terreiro, ancestralidade, entre outros.  

Silveira (2022, p. 2) entende a orixalidade como: 

 

Por “orixalidade”, entendo para além de práticas religiosas que cultuam orixás: a 

palavra parte do princípio “ori”, que traduzido significa “cabeça” e da partícula 

“xá”, que significa luz.Portanto, é luz que guia a cabeça, ilumina a crença e rege 

a vida [...]. Sendo assim, por “orixalidade” podemos entender o cotidiano dos 

orixás na vida dos religiosos. Para além da origem gramatical, quando uso o 

termo o “orixalidade” me refiro a uma filosofia de vida, a um modo de ver o 

mundo, a essência dos orixás no dia-a-dia. 

 

Tratando de orixalidade, também é importante observar o sincretismo religioso, 

fenômeno que resulta no apagamento da negritude das religiões afro-brasileiras. Esse 

sincretismo é o fato de associarem os santos da igreja católica a sete Orixás cultuados na 

Umbanda, sendo eles: Jesus Cristo sincretizado com Oxalá; São Jorge, com Ogum; São 

Sebastião, com Oxóssi; Santa Bárbara, com Iansã; São Jerônimo, com Xangô; Nossa 

Senhora da Conceição, com Oxum; Nossa Senhora dos Navegantes, com Iemanjá (Barbosa 

Júnior, 2019). 

A orixalidade na textualidade de Mãe Beta de Yemonjá se manifesta de maneira 

poderosa e impactante, com a presença dos orixás e entidades sendo tratada de forma 

marcante, destacando-se no texto de maneira intensa. 

Além do exposto, cabe afirmar que a presença dos orixás na literatura afro-

brasileira é uma característica marcante desse gênero literário. Na literatura afro-brasileira, 

os orixás são frequentemente retratados como personagens ou referências simbólicas, 

através de seus arquétipos. Eles desempenham papéis significativos na construção da 

narrativa, representando elementos culturais, valores, mitologia e conexões com a 

espiritualidade afro-brasileira. 

 A presença dos orixás na literatura afro-brasileira permite aos escritores explorar 

temas como ancestralidade, resistência, identidade, religiosidade e lutas sociais. Essa 

representação literária contribui para a promoção da diversidade cultural e da herança afro-

brasileira, bem como para a desconstrução de estereótipos e preconceitos. 



 
 

 

 Em suma, a orixalidade na literatura afro-brasileira é uma forma importante de 

expressão religiosa, artística e cultural, que contribui para a valorização e difusão da 

religiosidade afro-brasileira, bem como para o enriquecimento do cenário literário do 

Brasil. 

 

4. Caroço de dendê: a sabedoria dos terreiros 

 

Caroço de dendê: o saber dos terreiros: como ialorixás e babalorixás passam 

conhecimentos aos seus filhos (Figura 2) foi a primeira publicação de Mãe Beata de 

Yemonjá, em 1997 pela editora Pallas. O livro conta com 43 contos que foram coletados 

oralmente e escritos pela ialorixá e aqui foi utilizada a 2ª edição de 2002. 

 

Figura 2. Capa do livro Caroço de dendê: a sabedoria dos terreiros, 2ª edição 

 

Fonte: Yemonjá (2002) e ilustrações de Raul Lody (2002). 

 



 
 

 

Paradiso (2011) informa que Caroço de dendê foi o primeiro livro de contos escrito 

por uma sacerdotisa de candomblé, sendo uma “síntese de valores, crenças e personagens 

do candomblé, bem como identidade afrobrasileira, memória e ficção literária” (Paradiso, 

2011, p. 28).  

Já Cardoso (2002), afirma que o livro Caroço de dendê auxilia no processo de 

recontar as memórias das africanidades por meio da literatura afro-brasileira, conforme: 

 

Os contos aqui reunidos devem, então, ser lidos como mais um momento no 

processo de se recontar a memória afro-brasileira, um momento no longo e lento 

acúmulo de histórias, no criar da memória recontada. Um momento que dá voz 

somente a uma parte das memórias acumuladas por Mãe Beata em suas caixas de 

fotografias e pilhas de papéis, apenas um momento no constante tecer do seu fio 

de memória. Os contos aqui presentes inevitavelmente invocam as histórias 

ausentes, os mitos não contados, marcando, dessa forma, a necessária exclusão 

de histórias no processo de transcrição e edição de contos incluídos numa 

coletânea (Cardoso, 2002, p. 14). 

 

 Caroço de dendê é, então, uma publicação de extremo valor para os povos de 

terreiro, visto que registra histórias contadas por meio da oralidade nas rodas de conversas 

entre mães de santo-ialorixás e seus filhos de santo, histórias que antes não sairiam do 

espaço íntimo deles, dando voz, dando lugar de fala para essas comunidades afro-

religiosas. 

A obra de Mãe Beata de Yemonjá explora a sabedoria, os ensinamentos e as 

experiências dos terreiros de Candomblé, abordando a espiritualidade, os rituais, as 

divindades e a importância da tradição oral nessa religião afro-brasileira. 

 Ao longo da obra, a autora destaca a resistência cultural dos negros e a importância 

da religiosidade afro-brasileira como um pilar de identidade e força para a comunidade.  

Caroço de dendê: a sabedoria dos terreiros é uma obra que contribui para a 

valorização da cultura afro-brasileira, oferecendo insights e reflexões sobre a 

espiritualidade, os rituais e a ancestralidade presentes nos terreiros de Candomblé, 

enriquecendo o panorama literário brasileiro ao trazer à tona a sabedoria e a riqueza da 

religião afro-brasileira. 

 

5. Mais uma história de Xangô e o quiabo 

 

 Iniciaremos aqui a análise das orixalidades de Caroço de dendê por meio do conto 

escolhido: “Mais uma história de Xangô e o quiabo”. Neste conto/itã tem-se a história de 

Xangô Baru, uma qualidade do orixá Xangô que não pode comer quiabo. E o conto se dá 



 
 

 

com a explicação do porquê desta qualidade de Xangô não poder comer quiabo, 

começando a seguir. 

  

Existe uma qualidade de Xangô, chamada Baru, que não pode comer quiabo. Ele 

era muito brigão. Só vivia em atrito com os outros. Ele é que era o valente. 

Quem resolvia tudo era ele. Xangô Baru era muito destemido, mas, quando ele 

comia quiabo, que ele gostava muito, lhe dava muita lombeira. Dormia o tempo 

todo! E por isso perdeu muitas contendas, pois quando ele acordava seus 

adversários já tinham voltado da guerra. Ele ficava indignado. Então, resolveu 

consultar um oluô... (Yemonjá, 2002, p. 107). 

 

O que pode causar certa confusão para quem é das comunidades de terreiros, é 

justamente o fato do quiabo ser um fruto que é comumente destinado em oferendas à 

Xangô, entretanto essa qualidade de Xangô Baru tem um problema com quiabo. O quiabo 

lhe dá “lombeira”, um cansaço. O oluô (oraculista) lhe disse para deixar de comer o 

quiabo, mas ele questiona como deixar de comer o que mais gosto?! 

Xangô Baru então decide que não vai se deixar vencer pela gula, então decide 

consultar o oluô sobre o que fazer com sua vontade por quiabo e, então, sua quizila. O oluô 

então lhe orienta a comer outras folhas, que juntas se denomina “mocó”, sendo das folhas: 

oyó e xanã, segundo o oluô “tão boas e saborosas quanto o quiabo”. 

 

Xangô Baru foi para casa e preparou o refogado, e fez um angu de farinha e 

comeu. Gostou tanto, e se sentiu tão bem e tão fortalecido, e não teve mais 

aquele sono profundo. Aliás, ele se sentiu bem mais jovem e com mais força. E 

não ficou com a lombeira que o quiabo lhe dava (Yemonjá, 2002, p. 108). 

 

Um destaque aqui para o final do conto, que acontece também de forma similar em 

outros, onde a escritora coloca: “Esse caso me foi contado pelas minhas mais velhas; 

assim, agora, quem quiser dar quiabo a Baru, que dê” (Yemonjá, 2002, p. 108). No conto A 

quizila de Ogum com o quiabo, também finaliza com: “Esta história me foi contada pela 

minha avó. É por isto que Ogum não suporta quiabo.” (Yemonjá, 2002, p. 105). Desta 

forma, há essa ênfase no fato da história ter sido passada por meio da oralidade. 

 

6. Referências 

 

BARBOSA JÚNIOR, Hélcio Fernandes. Descruza os braços e gira: saberes e 

escrevivências na umbanda. 2019. 151 f. Tese (Doutorado) - Curso de Educação, 

Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2019. Disponível em: 

http://www.repositorio.ufpel.edu.br/bitstream/prefix/5592/1/H%c3%a9lcio%20Fernandes

%20Barbosa%20J%c3%banior.pdf. Acesso em: 11 ago. 2024. 

 



 
 

 

BUENO, Winnie de Campos. Processos de resistência e construção de subjetividade no 

pensamento feminista negro: uma possibilidade de leitura da obra Black feminist 

thought: knowledge, consciousness, and the politics of empowerment (2009) a partir do 

conceito de imagens de controle. 2019. 167 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Direito, 

Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São Leopoldo, 2019. Disponível em: 

http://www.repositorio.jesuita.org.br/bitstream/handle/UNISINOS/8966/Winnie%20de%2

0Campos%20Bueno_.pdf?sequence=1&isAllowed=y. Acesso em: 11 ago. 2024. 

 

CARDOSO, Vânia. Introdução: mito e memória: a poética afro-brasileira nos contos de 

Mãe Beata. In: YEMONJÁ, Mãe Beata de [Beatriz Moreira Costa]. Caroço de dendê: a 

sabedoria dos terreiros: como ialorixás e babalorixás passam conhecimentos a seus filhos. 

2. ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2002. 

 

CORREIA, Claudia. Encontro cultural celebra o Dia Mãe Beata de Yemanjá. Brasil de 

Fato, 21 jan. 2023. Disponível em: 

https://www.brasildefatoba.com.br/2023/01/21/encontro-cultural-celebra-o-dia-mae-beata-

de-yemanja. Acesso em: 19 ago. 2024. 

 

CUTI [Luiz Silva]. Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro, 2010. (Coleção 

Consciência em Debate). 

 

DALCASTAGNÈ, Regina. Entre silêncios e estereótipos: relações raciais na 

literatura brasileira contemporânea. In: EBLE, Laeticia Jensen; DALCASTAGNÈ, Regina. 

(Orgs.). Literatura e exclusão. Porto Alegre: Editora Zouk, 2017. 

 

DUARTE, Eduardo de Assis (coord.). Literatura afro-brasileira: 100 autores do século 

XVIII ao XXI. 2. ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2019.  

 

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura afro-brasileira: elementos para uma conceituação. 

Acervo, Rio de Janeiro, v. 22, n. 2, p. 77-90, jul./dez. 2009. Disponível em: 

https://revista.an.gov.br/index.php/revistaacervo/article/view/9. Acesso em: 3 fev. 2022. 

 

DUARTE, Eduardo de Assis. Por um conceito de literatura afro-brasileira. Terceira 

Margem, Rio de Janeiro, n. 23, p. 113-138, jul./dez. 2010. Disponível em: 

https://revistas.ufrj.br/index.php/tm/article/view/10953. Acesso em: 3 fev. 2022. 

 

FONSECA, Maria Nazareth Soares. Literatura negra, literatura afro-brasileira: como 

responder à polêmica?. In: SOUZA, Florentina; LIMA, Maria Nazaré (Orgs.). Literatura 

afro-brasileira.  Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2006. p. 9-38. 

 

LITERAFRO. Mãe Beata de Yemonjá. 10 mai. 2022. Disponível em: 

http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/591-mae-beata-de-yemonja. Acesso em: 19 

ago. 2024. 

 

PARADISO, Silvio Ruiz. Caroço de dendê (1997), de Beata de Yemonjá: a memória e 

identidade negra através das divindades iorubás. Estação Literária, Londrina, v. 8, parte 

a, p. 25-33, dez. 2011. Disponível em: 

http://www.uel.br/pos/letras/EL/vagao/EL8AArt04.pdf. Acesso em: 18 ago. 2024. 

 



 
 

 

PINHEIRO, Giovanna Soalheiro. Mãe Beata de Yemonjá. In: DUARTE, Eduardo de Assis 

(coord.). Literatura afro-brasileira: 100 autores do século XVIII ao XXI. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Pallas, 2019. p. 107-108. 

 

SAMPAIO, André. Contos de Mãe Beata de Yemonjá: tradição oral no candomblé. 

Revista África e Africanidades, [S.l.], ano 1, n. 2, ago. 2008. Disponível em: 

http://www.africaeafricanidades.com.br/documentos/Contos_de_mae_Beata_de_Yemonja.

pdf. Acesso em: 18 ago. 2024. 

 

SILVA, Gislaine Imaculada de Matos. Orixalidades: questões religiosas em três autoras 

da literatura afro-brasileira contemporânea. 2024. 99 f. Tese (Doutorado em Letras), 

Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Três Lagoas, 2024. 

 

SILVEIRA, Amanda. Eu agora vou dançar para todas as moças, para todas as ayabás, para 

todas elas: histórias de mulheres negras gaúchas a partir da imagem de Yemanjá no 

Coletivo Negressencia. Revista Temporis[ação], Goiás, v. 22, n. 02, p. 26, 2022. 

Disponível em: https://www.revista.ueg.br/index.php/temporisacao/article/view/12272. 

Acesso em: 07 ago. 2024. 

 

YEMONJÁ, Mãe Beata de [Beatriz Moreira Costa]. Caroço de dendê: a sabedoria dos 

terreiros: como ialorixás e babalorixás passam conhecimentos a seus filhos. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Pallas, 2002. 

 

 


