INSTITUTO
FEDERAL

Mato Grosso do Sul

ORIXALIDADES EM MAE BEATA DE
YEMONJA, A PARTIR DO CONTO/ITA
“MAIS UMA HISTORIA DE XANGO E
O QUIABO”

Gislaine Imaculada de Matos Silva, Ricardo Magalh&es Bulhdes
gislaine.matos@ifms.edu.br, ricardoufmsl@gmail.com

Instituto Federal de Mato Grosso do Sul
IV Seminério de Pés-graduacéo do IFMS — SEMPOG IFMS 2024

Resumo. O presente trabalho tem como intencdo dar voz para a literatura afro-brasileira
escrita por mulheres, especificamente por meio da andlise textual de M&e Beata de
Yemonja. Além disso, um ponto especifico sera abordado, sendo a orixalidade o fio
condutor desta pesquisa. Como orixalidade, entende-se em suma como elementos de
religides afro-brasileiras (como Umbanda e Candomblé) presentes na textualidade, como
a presenca de orixas, entidades e encantados, além de objetos e musicalidade utilizadas
em ritos afro-brasileiros. Apresentam-se 0s aspectos que se configuram a literatura afro-
brasileira a partir de Duarte (2019). Outros pesquisadores, como Cuti (2010) e
Dalcastagne (2017) também introduzem essa tematica. Destaca-se que a questdo da
orixalidade é sempre cerceada também de assuntos como religiosidade afro-brasileira,
africanidades, oralidade, ancestralidades e negritude. O conto a ser apresentado nesta
pesquisa é proveniente da obra “Carogo de dendé.: a sabedoria dos terreiros” (2002), de
Mde Beata de Yemonjd, cujo titulo é “Mais uma historia de Xango e o quiabo”. Neste
conto/itd tem-se a histéria de Xangb Baru, uma qualidade do orixa Xangd que ndo pode
comer quiabo. E o conto se da com a explicacdo do porqué desta qualidade de Xang6 nao
poder comer quiabo. Importante destacar que como itd, entende-se que séo os relatos das
lendas da cultura iorubd. A literatura pode, por meio das orixalidades na textualidade,
auxiliar na quebra de preconceito (incluindo racismo religioso) contra as religifes afro-
brasileiras, além de valorizar a heranca africana, incluindo mitos, rituais, simbolos e a
presenca de divindades conhecidas como Orixas.

Palavras-Chave: Orixalidades, Mae Beata de Yemonj4, Literatura afro-brasileira.

Abstract. This work aims to give voice to Afro-Brazilian literature written by women,
specifically through the textual analysis of Mae Beata de Yemonja. In addition, a specific
point will be addressed, with orixality being the guiding thread of this research. Orixality
is understood, in short, as elements of Afro-Brazilian religions (such as Umbanda and
Candomblé) present in the textuality, such as the presence of orishas, entities and
enchanted beings, in addition to objects and musicality used in Afro-Brazilian rites. The
aspects that configure Afro-Brazilian literature are presented based on Duarte (2019).

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



n Lt INSTITUTO
, FEDERAL

Mato Grosso do Sul

Other researchers, such as Cuti (2010) and Dalcastagné (2017) also introduce this theme.
It is worth noting that the issue of orixality is always surrounded by subjects such as Afro-
Brazilian religiosity, Africanities, orality, ancestry and blackness. The story to be
presented in this research comes from the work “Carogo de dendé: a sabedoria dos
terreiros” (2002), by Mae Beata de Yemonjd, whose title is “Mais uma historia de Xango e
o quiabo”. This tale/ita tells the story of Xango Baru, a quality of the orisha Xango who
cannot eat okra. And the tale explains why this quality of Xango cannot eat okra. It is
important to highlight that as it&, it is understood that these are accounts of the legends of
the Yoruba culture. Literature can, through orixalities in textuality, help break down
prejudice (including religious racism) against Afro-Brazilian religions, in addition to
valuing African heritage, including myths, rituals, symbols and the presence of deities
known as Orishas.

Keywords: Orixalities, Mae Beata de Yemonja, Afro-Brazilian literature.

Resumen. El presente trabajo tiene como objetivo dar voz a la literatura afrobrasilefia
escrita por mujeres, especificamente a través del analisis textual de M&e Beata de
Yemonja. Ademas, se abordara un punto concreto, siendo la orixalidad el hilo conductor
de esta investigacion. La orixalidad se entiende, en resumen, como elementos de las
religiones afro-brasilefias (como la Umbanda y el Candomblé) presentes en la textualidad,
como la presencia de orixas, entidades y encantados, ademas de objetos y musicalidad
utilizados en ritos afro-brasilefios. Se presentan los aspectos que configuran la literatura
afro-brasilefia a partir de Duarte (2019). Otros investigadores, como Cuti (2010) y
Dalcastagne (2017), también introducen esta tematica. Cabe destacar que la cuestion de
la orixalidad siempre esta vinculada a temas como la religiosidad afro-brasilefia,
africanidades, oralidad, ancestralidad y negritud. El cuento que se presentara en esta
investigacién proviene de la obra "Caroco de dendé: a sabedoria dos terreiros" (2002), de
Mae Beata de Yemonj4, cuyo titulo es "Mais uma histéria de Xangb e o quiabo". En este
cuento/ita se narra la historia de Xangd Baru, una cualidad del orixa Xang6 que no puede
comer quingombd. El cuento explica por qué esta cualidad de Xangd no puede consumir
quingombd. Es importante destacar que el itd se entiende como los relatos de las leyendas
de la cultura yoruba. La literatura puede, a traves de las orixalidades en la textualidad,
ayudar a romper los prejuicios (incluido el racismo religioso) contra las religiones afro-
brasilefias, ademés de valorizar la herencia africana, incluyendo mitos, rituales, simbolos
y la presencia de divinidades conocidas como Orixas.

Palabras clave: Orixalidades, Mae Beata de Yemonj4, Literatura afro-brasilefia.
1. Introducéo

A literatura afro-brasileira possui desde seus primérdios um foco abolicionista,
como em Ursula (1858) de Maria Firmina dos Reis, pioneiro romance escrito por mulher
no Brasil. Este género textual vem ganhando espaco ao passar do tempo, inclusive pelo
fato de que questdes relacionadas a raga sao bem complexas e delicadas, na medida em que

sempre existiram bloqueios racistas que tentam impedir a ascensdo da populacdo negra em

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



m | UM INSTITUTO
FEDERAL
Mato Grosso do Sul
varios setores da sociedade. Luiz Silva, pesquisador e escritor negro conhecido como Cuti,
em seu livro Literatura Negro-Brasileira (2010), faz um breve panorama dos entraves
sofridos por intelectuais negros desde a producdo poética de Luiz Gama. O livro de Cuti
fala de questbes fundamentais relacionadas as vivéncias da populacdo negra.

Para complementar, ainda Cuti questiona sobre o termo “literatura afro-brasileira” e
nos apresenta o termo “literatura negro-brasileira”. Em seu livro com o mesmo titulo,
publicado pela Editora Selo Negro, Cuti (2010, p. 35) afirma:

Denominar de afro a producdo literaria negro-brasileira (dos que se assumem
COMo negros em seus textos) é projeta-la a origem continental de seus autores,
deixando-a a margem da literatura brasileira, atribuindo-lhe, principalmente, uma
desqualificagdo com base no viés da hierarquizacao das culturas, no¢do bastante
disseminada na concepcéo de Brasil por seus intelectuais. “Afro-brasileiro” e
“afro-descendente” sdo expressdes que induzem a discreto retorno a Africa,
afastamento silencioso do ambito da literatura brasileira para se fazer de sua
vertente negra um mero apéndice da literatura africana. Em outras palavras, é

como se s6 a producdo de autores brancos coubesse compor a literatura do
Brasil.

A literatura negra ¢ “um movimento, um devir, no sentido de que se forma e
transforma. Aos poucos, por dentro e por fora da literatura brasileira, surge a literatura
negra, como um todo com perfil proprio, um sistema significativo”, conforme afirma lanni
(1988, p. 91).

Ainda sobre os termos literatura negra ou afro-brasileira, Fonseca (2006, p. 13)
acrescenta:

Mesmo entre 0s escritores que se assumem como negros, alguns deles muito
sensiveis a exclusdo dos descendentes de escravos na sociedade brasileira, existe
resisténcia quanto ao uso de expressdes como “escritor negro”, “literatura negra”
ou “literatura afrobrasileira”. Para eles, essas expressdes particularizadoras
acabam por rotular e aprisionar a sua producdo literaria. Outros, ao contrério,
consideram que essas expressdes permitem destacar sentidos ocultados pela
generalizacdo do termo “literatura”. E tais sentidos dizem respeito aos valores de

um segmento social que luta contra a exclusdo imposta pela sociedade (Fonseca,
2006, p. 13).

Destacar a literatura afro-brasileira é fundamental por vérias razdes, que vao desde
a promocdo da diversidade cultural até o combate ao racismo e a constru¢cdo de uma
sociedade mais justa e inclusiva.

Apesar de diversas nomenclaturas, como “literatura negra”, “literatura negro-
brasileira”, “literatura afro-diaspdrica”, entre outras, utilizaremos aqui o termo “literatura
afro-brasileira”, baseado na produgdo de Duarte (2009, 2010, 2019). Segundo 0
pesquisador Eduardo de Assis Duarte (Universidade Federal de Minas Gerais — UFMG), a

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



CIVEFUN LT

Mato Grosso do Sul
literatura afro-brasileira se forma a partir de cinco elementos, sendo eles: temética, autoria,
ponto de vista, linguagem e publico.

Importante destacar aqui também a dificuldade de se publicar literatura afro-
brasileira. A partir dessas rupturas no mercado editorial, um grupo de escritores e
escritoras negras formaram em 1978 o Cadernos Negros, dois anos mais tarde, fundaram o
coletivo “Quilombhoje”. Participaram da sua fundag¢do, nomes como Cuti (Luiz Silva),
Hugo Ferreira, Célia Aparecida Pereira, entre outros. A coletanea Cadernos Negros até
hoje é uma publicacdo voltada apenas para escritores e escritoras negras, exatamente para
terem esse espago, esse local de fala que antes ndo tinham no mercado editorial. Grandes
nomes da literatura brasileira contemporanea comecaram com suas publicagfes no
Cadernos Negros ou ja publicaram nele, entre eles: Cuti, Conceicdo Evaristo, Mae Beata
de Yemonj4, Cristiane Sobral, Eliana Alves Cruz, Miriam Alves, Luana Passos, Leandro
Passos, Abdias do Nascimento, etc. Atualmente o Quilombhoje é coordenado por
Esmeralda Ribeiro e Méarcio Barbosa.

Dalcastagné (2017), em uma pesquisa entre literatura e estatistica, utilizou um
corpus de 258 romances publicados entre 1990 e 2004. A pesquisadora observou que entre
essa vasta amostragem literaria, apenas 5,8% dos personagens eram negros. Ainda,
Dalcastagne (2017, p. 223) acrescenta que “convém observar, ha uma presenga maior de
brancos entre as personagens do que na populagdo brasileira”.

Entende-se entdo, nitidamente, que negros/negras vem sendo excluidos na literatura
brasileira de um papel de protagonismo. Entretanto, observa-se ainda um crescente nimero
de escritores e escritoras negras buscando espaco, e podendo retratar sua propria realidade,
ou melhor, suas escrevivéncias, como diz a premiada escritora negra Conceigéo Evaristo.

Duarte (2019, p. 11), nos faz refletir sobre a questdo de raca na literatura:

Literatura tem cor? Acreditamos que sim. Porque cor remete a identidade, logo a
valores, que, de uma forma ou de outra, se fazem presentes na linguagem que
constroi o texto. Nesse sentido, a literatura afro-brasileira se afirma como
expressao de um lugar discursivo construido pela visdo de mundo historicamente
identificada & trajetoria vivida entre nos por africanos escravizados e seus
descendentes. Muitos consideram que esta identificacdo nasce do existir que leva
ao ser negro. Os tragos de negritude, negricia ou negrura do texto seriam
oriundos do que Concei¢do Evaristo chama de “escrevivéncia”, ou seja, uma
atitude — e uma pratica — que coloca a experiéncia como motivo e motor da
producao literaria.

A reflexdo de Duarte (2019) sugere que a literatura pode ter uma "cor" no sentido

simbolico, refletindo identidades, valores e perspectivas particulares. No contexto da

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



ey
Mato Grosso do Sul

literatura afro-brasileira, essa "cor" esta ligada a experiéncia historica e cultural dos
africanos escravizados e seus descendentes no Brasil. J4 o conceito de "escrevivéncia”,
conforme formulado por Conceicdo Evaristo, é central aqui, representando a escrita que
nasce da vivéncia pessoal e coletiva, especialmente das experiéncias da populacdo negra.
Assim, a literatura afro-brasileira se distingue por expressar um "lugar discursivo”
especifico, onde a negritude e as experiéncias histéricas e sociais influenciam

profundamente a construcao e a producéo de sentido dos textos literarios.

2. Mae Beata de Yemonja

Beatriz Moreira Costa, conhecida como Méae Beata de Yemonja, é natural de
Cachoeira/BA (1931) e, infelizmente, faleceu recentemente em Nova Iguacu, Rio de
Janeiro (2017). Segundo o Literafro (2022), a escritora era lalorixa do 11é Omi oju Aro —
Casa das Aguas dos Olhos de Ox0ssi — e, “por volta de 1980, transformou-se em umas das
mais celebradas personalidades do candomblé do Rio de Janeiro” (Literafro, 2022,
online).

Beata (como era conhecia desde crianga) “foi abiyan (hovata) na casa de
candomblé de seu tio que, posteriormente, faleceu levando-a a procurar Mée Olga do
Alaketu, que a iniciou para o orixa no terreiro 11é Maroia Lali” (Paradiso, 2011, p. 27).

Ainda segundo Literafro (2022), Mae Beata de Yemonja era:

Neta de portugueses e africanos escravizados e conduzidos ao Brasil, passou a
sua infancia nos arrabaldes de Cachoeira do Paraguassu, Bahia, cercada pela
presenca de mée Afala e por outras mulheres de origem africana, essencialmente,
pela avé paterna, mulher que, segundo Mae Beata em seus relatos, “tratava de
todos no engenho com suas ervas e mezinhas” (Literafro, 2022, online).

Além disso, a escritora foi uma das integrantes do Instituto Cultural de Apoio e
Pesquisa das Religides Afros (ICAPRA), que visa a difusdo das herancas e tradi¢bes dos
povos brasileiros de origem africana, centrando-se, especialmente, na transmissao
religiosa. Segundo a descricdo disponivel na rede social twitter da instituicdo, O ICAPRA
criado em 1998 por Marcelo Fritz com os objetivos de preservacdo e divulgacdo das

religides de matriz africana.

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



EEE
L | ]
SEMPOGIFMS
FEDERAL
Mato Grosso do Sul
A partir de 2023, a Rede Afroambiental® instituiu o “Dia Mae Beata de Yemanja”,
no dia de seu aniversario (20 de janeiro), “como um marco de luta pela cidadania cultural
dos povos e comunidades tradicionais de matriz africana” (Correia, 2023).
O canal Literafro (2022), em sua biografia sobre Mae Beata de Yemonja, ainda

apresenta que:

Em toda a sua existéncia, Mde Beata sempre batalhou por justica social, realizou
trabalhos com soropositivos e doentes de AIDS, foi também conselheira do MIR
(Movimento Inter-Religioso), membro do Unipax (que luta pela paz), integrante
do Conselho Estadual dos Direitos da Mulher, tendo sido também presidente de
honra da ONG CRIOLA (Literafro, 2022, online).

Figura 1. A escritora e ialorixa Mae beata de Yemonja (1931-2017)

Fonte: LITERAFRO (2022).

O quadro a seguir apresenta as publicacdes de Mae Beata de Yemonja.

! “Ha trinta anos em movimento, a “Rede Afroambiental” nasceu pela agdo, incidéncia, reparacdo, dentincia,
proposicdo e discussBes apresentadas pelas liderangas culturais de matriz africana e do movimento inter-
religioso na EC092, a Conferéncia das Nac¢es Unidas sobre o Meio Ambiente e Desenvolvimento. Na
ocasido, Méde Beata de Yemanja foi a representante dos Povos de Terreiro e, de la para c4, nossa atuagao em
rede segue sem interrupcles. Mestre Aderbal Ashogun, filho de Mae Beata, é o responsavel pelas
articulagdes do movimento no Brasil e no exterior.” (Rede Afroambiental, s.d., online).

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



(] ]
EEE
= B Y 6 T Bs L | ]
JL.IN LW A INSTITUTO
- S FEDERAL
Mato Grosso do Sul
Quadro 1. Publicacdes de Mae Beata de Yemonja
Obra individual
Obra Edicao Ano
Caroco de dendé: a sabedoria dos terreiros Pallas 1997
Historias que a minha avo contava Terceira Margem 2004
N&o Ficgdo
Obra Edicao Ano
Capitulo "Tradicdo e religiosidade”. Livro "O | Pallas 2000
livro da saude das mulheres negras”, Organizado
por Jurema Werneck

Fonte: Elaborado pela autora (2023), com base em Literafro (2022).

Uma das palavras-chave na escrita de Mae Beata de Yemonja é a oralidade. Em
Carogo de Dendé, a escritora oferece ao leitor contos de orixas da tradigdo oral africana,
“historias que foram transmitidas através das geragdes de escravos nas senzalas do Brasil”
(Sampaio, 2008, n.p.).

Segundo Sampaio (2008), Mée Beata de Yemonja ndo foge nem se distancia de

suas crencas ao escrever.

Pelo contrério, a autora sé escreve porque vive todas as experiéncias retratadas
nos contos, todos os dias. Sua vida é atribulada de afazeres ligados a religido e a
luta por um lugar melhor dentro da sociedade. Caroco de dendé é um dos
resultados desta luta, que leva para muitos leitores o cotidiano de uma mae de
santo e de seu terreiro de candomblé, ainda muito distante de muitos (Sampaio,
2008, n.p.).

Entre a mitologia ioruba e até mesmo o sincretismo religioso brasileiro, “Mae
Beata” nos abraca entdo com seus contos abordando os costumes das comunidades de
matriz africanas, as historias/mitologia dos orixas e outros personagens ancestrais e

historias de natureza religiosa no geral. Sampaio (2008, n.p.) acrescenta que:

A tradicéo oral ainda é um assunto pouco debatido dentro dos estudos literarios
do nosso pais. Propor uma discussdo acerca desse assunto possibilita difundir a
producdo literéria de origem afro-brasileira e, além disso, discutir os alicerces da
literatura, j& que toda a literatura classica que conhecemos, antes de ter o formato
escrito, impresso, era, antes de mais nada, fruto da tradig&o oral.

Sobre a escrita de Mae Beata de Yemanja e a relacdo oralidade e orixalidade,
Pinheiro (2019, p. 108) acrescenta que:

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



INSTITUTO
FEDERAL

Mato Grosso do Sul

Sua escrita é mantenedora da tradi¢do das contadoras africanas que, na sociedade
colonial, andavam pelas casas-grandes e senzalas narrando suas historias. A
exemplo dos mitos gregos e romanos da fundacdo ou de origem, Méde Beata
remete seus leitores aos comecos do mundo pela via da tradicdo africana,
narrando a origem dos seres e das coisas a partir de um ponto de vista
afroidentificado, a fim de deixar impressa a crenga nos orixas e de valorizar a
diversificada cultura afro-brasileira.

Mée Beata também ja sabia o papel que deveria desempenhar neste mundo, como
ialorixa, conforme ela mesma coloca em entrevista fornecida a Haroldo Costa, em seu livro

“Mae Beata de Yemonja: guia, cidada, guerreira” (2010):

Por ser uma ialorixa, mulher, mée e filha de Yemonja, tenho em mim um legado
muito necessario a vida humana, pois quando vim ao mundo ja sabia que me
estava orientando o dever de cuidar e acolher a todos 0s que me procurassem.
Percebi que nossa historia de mulher vivida é quase como uma roda viva, em que
temos de nos obrigar a ser mantenedoras de varios espacos da vida das pessoas.
Minha mae foi assim, minhas tias também, a mulher que me iniciou no
candomblé também viveu para servir e acolher (Costa, 2010, p. 17).

Em suas linhas, Mée Beata de Yemonja deixa impressa a crenca nos orixas e a
valorizacdo da diversificada cultura afro-brasileira.

A obra de Mé&e Beata de Yemonja é uma contribuicdo valiosa para a preservacao e
valorizacéo da cultura afro-brasileira, além de ser uma fonte de conhecimento espiritual e
um convite ao respeito e a tolerancia religiosa. Seu legado continua inspirando geracdes,

fortalecendo a identidade negra e promovendo a igualdade racial.
3. Orixalidades na literatura afro-brasileira

E consideravel constatar que o termo “orixalidade” ndo é amplamente reconhecido
na lingua portuguesa, isso se confirma ao buscar o termo no Vocabulario Ortografico da
Lingua Portuguesa (VOLP) online da Academia Brasileira de Letras (ABL) e ndo obter
resultado algum. As vezes, a auséncia de um termo especifico no vocabulario padrio no
reflete necessariamente a falta de importancia, mas sim uma lacuna na linguagem para
descrever algo. Desta forma, muitas vezes a criacdo de novos termos ou a explicagdo
aprofundada de ideias complexas € necessaria para transmitir conceitos importantes. A
lingua é viva e evolui com o tempo.

Buscaremos aqui entdo encontrar um conceito de orixalidades na literatura afro-
brasileira por meio da literatura da escritora Mae Beata de Yemonja.

Segundo Bueno (2019, p. 13), orixalidade diz respeito a:

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



INSTITUTO
FEDERAL

Mato Grosso do Sul

[..] relagdo de pertencimento com o mitico sagrado de matriz africana
representado a partir da relacdo sujeito-orixad. Esse pertencimento ndo esta
necessariamente organizado a partir de uma iniciacdo ritual, mas de um
relacionamento construido com o reconhecimento dessas tradi¢des como parte da
constituicdo da subjetividade negra.

A partir disso, entende-se que a orixalidade € um conceito que esta intrinsecamente
ligado a termos como orixas (principalmente), espiritualidade, representatividade das
comunidades de terreiro, ancestralidade, entre outros.

Silveira (2022, p. 2) entende a orixalidade como:

Por “orixalidade”, entendo para além de praticas religiosas que cultuam orixas: a
palavra parte do principio “ori”, que traduzido significa “cabega” e da particula
“x4”, que significa luz.Portanto, ¢ luz que guia a cabega, ilumina a crenga e rege
a vida [...]. Sendo assim, por “orixalidade” podemos entender o cotidiano dos
orixds na vida dos religiosos. Para além da origem gramatical, quando uso o

termo o “orixalidade” me refiro a uma filosofia de vida, a um modo de ver o
mundo, a esséncia dos orixas no dia-a-dia.

Tratando de orixalidade, também é importante observar o sincretismo religioso,
fendmeno que resulta no apagamento da negritude das religides afro-brasileiras. Esse
sincretismo é o fato de associarem os santos da igreja catélica a sete Orixas cultuados na
Umbanda, sendo eles: Jesus Cristo sincretizado com Oxala; Sdo Jorge, com Ogum; S&o
Sebastido, com Oxossi; Santa Barbara, com lansd; Séo Jerdnimo, com Xang0; Nossa
Senhora da Conceicdo, com Oxum; Nossa Senhora dos Navegantes, com lemanja (Barbosa
Junior, 2019).

A orixalidade na textualidade de Mae Beta de Yemonja se manifesta de maneira
poderosa e impactante, com a presenca dos orixas e entidades sendo tratada de forma
marcante, destacando-se no texto de maneira intensa.

Além do exposto, cabe afirmar que a presenca dos orixas na literatura afro-
brasileira é uma caracteristica marcante desse género literario. Na literatura afro-brasileira,
os orixds sdo frequentemente retratados como personagens ou referéncias simbolicas,
através de seus arquétipos. Eles desempenham papéis significativos na construcdo da
narrativa, representando elementos culturais, valores, mitologia e conexdes com a
espiritualidade afro-brasileira.

A presenca dos orixas na literatura afro-brasileira permite aos escritores explorar
temas como ancestralidade, resisténcia, identidade, religiosidade e lutas sociais. Essa
representacéo literaria contribui para a promogéo da diversidade cultural e da heranca afro-
brasileira, bem como para a desconstrucéo de estere6tipos e preconceitos.

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCAGRO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSODOSUL
R. Jorn. Belizdrio Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisdrio) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



SEMPOGIFMS

Mato Grosso do Sul

Em suma, a orixalidade na literatura afro-brasileira € uma forma importante de
expressdo religiosa, artistica e cultural, que contribui para a valorizacdo e difusdo da
religiosidade afro-brasileira, bem como para o enriquecimento do cenario literario do
Brasil.

4. Caroco de dendé: a sabedoria dos terreiros

Caroco de dendé: o saber dos terreiros: como ialorixas e babalorixas passam
conhecimentos aos seus filhos (Figura 2) foi a primeira publicacdo de Mé&e Beata de
Yemonja, em 1997 pela editora Pallas. O livro conta com 43 contos que foram coletados

oralmente e escritos pela ialorixa e aqui foi utilizada a 22 edigédo de 2002.

Figura 2. Capa do livro Caroco de dendé: a sabedoria dos terreiros, 22 edi¢do

Fonte: Yemonja (2002) e ilustra¢fes de Raul Lody (2002).

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



INSTITUTO
FEDERAL
Mato Grosso do Sul
Paradiso (2011) informa que Caroco de dendé foi o primeiro livro de contos escrito
por uma sacerdotisa de candomblé, sendo uma “sintese de valores, crengas e personagens
do candomblé, bem como identidade afrobrasileira, memoria e ficgao literaria” (Paradiso,
2011, p. 28).
J& Cardoso (2002), afirma que o livro Caroco de dendé auxilia no processo de

recontar as memorias das africanidades por meio da literatura afro-brasileira, conforme:
Os contos aqui reunidos devem, entdo, ser lidos como mais um momento no
processo de se recontar a memoria afro-brasileira, um momento no longo e lento
acimulo de histdrias, no criar da memoria recontada. Um momento que da voz
somente a uma parte das memdrias acumuladas por Mé&e Beata em suas caixas de
fotografias e pilhas de papéis, apenas um momento no constante tecer do seu fio
de memdria. Os contos aqui presentes inevitavelmente invocam as histdrias
ausentes, os mitos ndo contados, marcando, dessa forma, a necessaria exclusdo

de historias no processo de transcricdo e edicdo de contos incluidos numa
coletanea (Cardoso, 2002, p. 14).

Caroco de dendé é, entdo, uma publicacdo de extremo valor para 0os povos de
terreiro, visto que registra historias contadas por meio da oralidade nas rodas de conversas
entre mées de santo-ialorixas e seus filhos de santo, historias que antes ndo sairiam do
espaco intimo deles, dando voz, dando lugar de fala para essas comunidades afro-
religiosas.

A obra de Mae Beata de Yemonja explora a sabedoria, 0s ensinamentos e as
experiéncias dos terreiros de Candomblé, abordando a espiritualidade, os rituais, as
divindades e a importancia da tradi¢do oral nessa religido afro-brasileira.

Ao longo da obra, a autora destaca a resisténcia cultural dos negros e a importancia
da religiosidade afro-brasileira como um pilar de identidade e forca para a comunidade.

Caroco de dendé: a sabedoria dos terreiros ¢ uma obra que contribui para a
valorizagdo da cultura afro-brasileira, oferecendo insights e reflexdes sobre a
espiritualidade, os rituais e a ancestralidade presentes nos terreiros de Candomble,
enriquecendo o panorama literario brasileiro ao trazer a tona a sabedoria e a riqueza da

religido afro-brasileira.
5. Mais uma histéria de Xangb e o quiabo

Iniciaremos aqui a analise das orixalidades de Caroco de dendé por meio do conto
escolhido: “Mais uma historia de Xang6 e o quiabo ”. Neste conto/itd tem-se a historia de

Xangb Baru, uma qualidade do orixa Xangb que ndo pode comer quiabo. E o conto se da

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



INSTITUTO

FEDERAL
Mato Grosso do Sul
com a explicagdo do porqué desta qualidade de Xangd ndo poder comer quiabo,
comecando a seguir.
Existe uma qualidade de Xang6, chamada Baru, que ndo pode comer quiabo. Ele
era muito brigdo. S6 vivia em atrito com os outros. Ele é que era o valente.
Quem resolvia tudo era ele. Xang6 Baru era muito destemido, mas, quando ele
comia quiabo, que ele gostava muito, lhe dava muita lombeira. Dormia o tempo
todo! E por isso perdeu muitas contendas, pois quando ele acordava seus

adversarios ja tinham voltado da guerra. Ele ficava indignado. Entdo, resolveu
consultar um olué... (Yemonja, 2002, p. 107).

O que pode causar certa confusdo para quem é das comunidades de terreiros, é
justamente o fato do quiabo ser um fruto que é comumente destinado em oferendas a
Xang®6, entretanto essa qualidade de Xangd Baru tem um problema com quiabo. O quiabo
lhe da “lombeira”, um cansaco. O olud (oraculista) lhe disse para deixar de comer o
quiabo, mas ele questiona como deixar de comer o que mais gosto?!

Xangb Baru entdo decide que ndo vai se deixar vencer pela gula, entdo decide
consultar o olud sobre o que fazer com sua vontade por quiabo e, entdo, sua quizila. O olud
entdo lhe orienta a comer outras folhas, que juntas se denomina “moc¢”, sendo das folhas:
oyo6 e xand, segundo o olud “tao boas e saborosas quanto o quiabo”.

Xangd Baru foi para casa e preparou o refogado, e fez um angu de farinha e
comeu. Gostou tanto, e se sentiu tdo bem e tdo fortalecido, e ndo teve mais

aquele sono profundo. Alias, ele se sentiu bem mais jovem e com mais forca. E
ndo ficou com a lombeira que o quiabo Ihe dava (Yemonja, 2002, p. 108).

Um destaque aqui para o final do conto, que acontece também de forma similar em
outros, onde a escritora coloca: “Esse caso me foi contado pelas minhas mais velhas;
assim, agora, quem quiser dar quiabo a Baru, que d&” (Yemonja, 2002, p. 108). No conto A
quizila de Ogum com o quiabo, também finaliza com: “Esta historia me foi contada pela
minha avé. E por isto que Ogum ndo suporta quiabo.” (Yemonja, 2002, p. 105). Desta
forma, ha essa énfase no fato da histdria ter sido passada por meio da oralidade.

6. Referéncias

BARBOSA JUNIOR, Hélcio Fernandes. Descruza os bracos e gira: saberes e
escrevivéncias na umbanda. 2019. 151 f. Tese (Doutorado) - Curso de Educacéo,
Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2019. Disponivel em:
http://www.repositorio.ufpel.edu.br/bitstream/prefix/5592/1/H%c3%a9lcio%20Fernandes
%20Barbosa%20J%c3%banior.pdf. Acesso em: 11 ago. 2024.

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



| W Lt INSTITUTO
- , FEDERAL

Mato Grosso do Sul

BUENO, Winnie de Campos. Processos de resisténcia e construcdo de subjetividade no
pensamento feminista negro: uma possibilidade de leitura da obra Black feminist
thought: knowledge, consciousness, and the politics of empowerment (2009) a partir do
conceito de imagens de controle. 2019. 167 f. Dissertacdo (Mestrado) - Curso de Direito,
Universidade do Vale do Rio dos Sinos, S&o Leopoldo, 2019. Disponivel em:
http://www.repositorio.jesuita.org.br/bitstream/handle/UNISINOS/8966/Winnie%20de%2
0Campos%20Bueno_.pdf?sequence=1&isAllowed=y. Acesso em: 11 ago. 2024.

CARDOSO, Vania. Introducdo: mito e memoria: a poética afro-brasileira nos contos de
Mie Beata. In: YEMONJA, Mée Beata de [Beatriz Moreira Costa]. Caroco de dendé: a
sabedoria dos terreiros: como ialorixas e babalorixas passam conhecimentos a seus filhos.
2. ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2002.

CORREIA, Claudia. Encontro cultural celebra o Dia Mae Beata de Yemanja. Brasil de
Fato, 21 jan. 2023. Disponivel em:
https://www.brasildefatoba.com.br/2023/01/21/encontro-cultural-celebra-o-dia-mae-beata-
de-yemanja. Acesso em: 19 ago. 2024.

CUTI [Luiz Silva]. Literatura negro-brasileira. Sdo Paulo: Selo Negro, 2010. (Colecéo
Consciéncia em Debate).

DALCASTAGNE, Regina. Entre siléncios e esteredtipos: relagdes raciais na .
literatura brasileira contemporanea. In: EBLE, Laeticia Jensen; DALCASTAGNE, Regina.
(Orgs.). Literatura e excluso. Porto Alegre: Editora Zouk, 2017.

DUARTE, Eduardo de Assis (coord.). Literatura afro-brasileira: 100 autores do século
XVIIl ao XXI. 2. ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2019.

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura afro-brasileira: elementos para uma conceituacao.
Acervo, Rio de Janeiro, v. 22, n. 2, p. 77-90, jul./dez. 2009. Disponivel em:
https://revista.an.gov.br/index.php/revistaacervo/article/view/9. Acesso em: 3 fev. 2022.

DUARTE, Eduardo de Assis. Por um conceito de literatura afro-brasileira. Terceira
Margem, Rio de Janeiro, n. 23, p. 113-138, jul./dez. 2010. Disponivel em:
https://revistas.ufrj.br/index.php/tm/article/view/10953. Acesso em: 3 fev. 2022.

FONSECA, Maria Nazareth Soares. Literatura negra, literatura afro-brasileira: como
responder a polémica?. In: SOUZA, Florentina; LIMA, Maria Nazaré (Orgs.). Literatura
afro-brasileira. Brasilia: Fundacdo Cultural Palmares, 2006. p. 9-38.

LITERAFRO. Mée Beata de Yemonja. 10 mai. 2022. Disponivel em:
http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/591-mae-beata-de-yemonja. Acesso em: 19
ago. 2024.

PARADISO, Silvio Ruiz. Caroco de dendé (1997), de Beata de Yemonja: a memoria e
identidade negra através das divindades iorubas. Estacao Literaria, Londrina, v. 8, parte
a, p. 25-33, dez. 2011. Disponivel em:
http://www.uel.br/pos/letras/EL/vagao/EL8AArt04.pdf. Acesso em: 18 ago. 2024.

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



INSTITUTO
FEDERAL

Mato Grosso do Sul

PINHEIRO, Giovanna Soalheiro. Mae Beata de Yemonja. In: DUARTE, Eduardo de Assis
(coord.). Literatura afro-brasileira: 100 autores do século XVIII ao XXI. 2. ed. Rio de
Janeiro: Pallas, 2019. p. 107-108.

SAMPAIO, André. Contos de Mée Beata de Yemonja: tradicdo oral no candomblé.
Revista Africa e Africanidades, [S.l.], ano 1, n. 2, ago. 2008. Disponivel em:
http://www.africaeafricanidades.com.br/documentos/Contos_de_mae_Beata_de_Yemonja.
pdf. Acesso em: 18 ago. 2024.

SILVA, Gislaine Imaculada de Matos. Orixalidades: questdes religiosas em trés autoras
da literatura afro-brasileira contemporanea. 2024. 99 f. Tese (Doutorado em Letras),
Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Trés Lagoas, 2024.

SILVEIRA, Amanda. Eu agora vou dancar para todas as mocas, para todas as ayabés, para
todas elas: historias de mulheres negras gauchas a partir da imagem de Yemanja no
Coletivo Negressencia. Revista Temporis[ac¢éo], Goias, v. 22, n. 02, p. 26, 2022.
Disponivel em: https://www.revista.ueg.br/index.php/temporisacao/article/view/12272.
Acesso em: 07 ago. 2024.

YEMONJA, Mae Beata de [Beatriz Moreira Costa]. Carogo de dendé: a sabedoria dos
terreiros: como ialorixas e babalorixas passam conhecimentos a seus filhos. 2. ed. Rio de
Janeiro: Pallas, 2002.

INSTITUTO FEDERAL DE EDUCACAO, CIENCIA E TECNOLOGIA DE MATO GROSSO DO SUL
R. Jorn. Belizario Lima, 236 | Vila Gléria | 79004-270 (Endereco provisério) | Campo Grande, MS | Tel.: (67) 3378-9501 | www.ifms.edu.br | reitoria@ifms.edu.br



